

# اہم موضوعات اور من گھڑت روایات کی شخفیق

مفتى عبد الباقى اخونزاده

# جِينِهِ الْمِينِ الْمُعْرِينِ الْمِعْرِينِ الْمُعْرِينِ الْمِعْرِينِ الْمُعْرِينِ الْمُعْرِينِ الْمُعْرِينِ الْمُعْرِينِ الْمُعْرِينِ الْمِعْرِينِ الْمُعْرِينِ الْمُعِلِينِ الْمِعْرِينِ الْمُعْرِينِ الْمِعْرِينِ الْمُعْرِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعْرِينِ الْمُعْرِينِ الْمُعْرِينِ الْمُعْرِينِ الْمِعِينِ الْمُعْرِينِ الْمُعْرِينِ الْمُعْرِينِ الْمُعْرِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعْرِينِ الْمُعْرِينِ الْمُعْرِينِ الْمُعْمِينِ الْمِعِينِ الْمُعْمِينِ الْمُعْمِينِ الْمُعْمِينِ الْمِعْمِينِ الْمِعِينِ الْمُعْمِينِ الْمُعْمِينِ الْمُعِلْمِينِ الْمِعْمِينِ الْمِ

تنبيهات

اہم موضوعات اور من گھڑت روایات کی شخفیق

نیاسال، محرم الحرام اور اس سے متعلق تنبیہات

مفتى عبد الباقى اخو نزاده صاحب حفظه الله

# فہرست

| تعارف                                            | 3  |
|--------------------------------------------------|----|
| پیش لفظ                                          |    |
| تنبيهات سلسله نمبر 67                            | 5  |
| سال کے ابتداء کی ایک دعا                         | 5  |
| تنبيهات سلسله نمبر 68                            | 9  |
| عاشوراء کی فضیلت                                 | 9  |
| ضميمه تنبيهات سلسله نمبر 68                      | 18 |
| تنبيهات سلسله نمبر 46                            | 19 |
| مولا على                                         | 19 |
| تنبيهات سلسله نمبر 76                            | 27 |
| حضرت علی رضی الله عنه کو دیکھنا                  | 27 |
| تنبيهات سلسله نمبر 93                            | 30 |
| حضرت علی رضی اللہ عنہ کے چہرے پر کافر کا تھو کنا | 30 |
| تنبيهات سلسله نمبر 108                           | 35 |
| حضرت علی اور حضرت زبیر                           | 35 |
| تنبيهات سلسله نمبر 109                           | 39 |
| اہل بیت کی محبت پر شہادت کی موت                  | 39 |
| تنبيهات سلسله نمبر 121                           | 43 |
| اہل بیت کی خبر گیری کا اجر                       | 43 |

# تعارف

مفتی عبد الباقی اخونزادہ صاحب نے ۱۹۹۴ میں جامعہ العلوم الاسلامیہ علامہ بنوری ٹاون۔ کراچی سے درس نظامی کی تعلیم مکمل کی۔ جس کے بعد ۱۹۹۴۔۱۹۹۵ میں اس ہی ادارے سے شخصص فی الفقہ کیا۔ بعد ازاں ۱۰۰۱۔ ۴۰۰۴ تک حامعہ دار لعلوم کر اچی سے تمرین افتاء کیا اور وفاقی اردویو نیورسٹی سے تاریخ اسلام میں ماسٹر زکی ڈگری حاصل کی۔ اس وقت مفتی صاحب جامعہ اسلامیہ رضیہ للبنات۔سائیٹ کراچی میں مہتم کے فرائض انجام دے رہے ہیں۔

اس کے علاوہ مفتی صاحب واٹس ایب کے گروپس میں شرعی سوالات کے جوایات دیتے ہیں۔ اور مفتی صاحب کی بوٹیو سے چینل پر مختلف سوالات کے جوابات ایلوڈ کیئے جاتے ہیں۔

Mufti Online by Mufti Abdul Baqi

You http://You Tube.com/c/MuftiOnline By Mufti Abdul Baqi

مفتی صاحب کے ٹیلی گرام چینل کالنگ

http://T.me/muftionlinebymuftiabdulbaqi

مفتی صاحب کا واٹس ایب نمبر

+92-333-8129000

# يبش لفظ

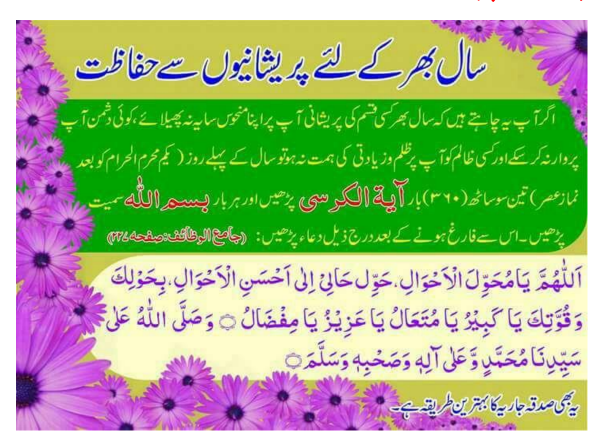
یہ کتاب مفتی عبدالباقی اخونزادہ صاحب کی طرف سے اہم موضوعات اور احادیث کی صدافت کے حوالے سے کوششوں کا نتیجہ ہے۔ وہ اہم موضوعات اور احادیث جو کہ دورِ حاضر میں خصوصاً سوشل میڈیا پر زبان زدِ عام ہیں ان کی تحقیق کی گئی ہے کہ آیاوہ صحیح ہیں یا غلط۔ توجہ طلب بات سے ہے کہ اکثر او قات سوشل میڈیا پر شیئر کیئے جانے والے موضوعات اور احادیث کی جب تحقیق کی جاتی ہے تو وہ ضعیف، غیر مستند اور من گھڑت ہوتی ہیں۔ جس سے عوام الناس لاعلمی کے باعث جھوٹ کے پھیلانے کے مرتکب ہوتے ہیں۔

اس ضرورت کو مدِ نظر رکھتے ہوئے مفتی صاحب نے یہ سلسلمہ شروع کیا تاکہ عام مسلمان اور خصوصاً علاء کرام اس کتاب سے استفادہ حاصل کریں۔ اس کتاب میں مفتی صاحب کی اہم موضوعات اور احادیث کی حوالے سے کی گئ تحقیق کو شامل کیا گیا ہے۔ اگر آپ احباب میں سے کسی کو اس کتاب میں کوئی غلطی نظر آئے توبراہ مہر بانی اس کی نشاند ہی ضرور فرمائیں۔

# تنبيهات سلسله نمبر67

# سال کے ابتداء کی ایک دعا

سوال: ایک شخص مولانا شاکر نوری امیر سنی دعوت اسلامی کی ویڈیو عام ہور ہی ہے جس میں وہ سال کے شروع کی دعا کی ترغیب دے رہے ہیں، برائے مہر بانی اس دعا اور اس کے ساتھ منسلک باقی دونوں اعمال کے بارے میں رہنمائی فرمائیں کہ کیا ہے مستندہے اور اس کو کرناچاہیئے یانہیں؟



# الجواب بإسمه تعالى

واضح رہے کہ سال کی ابتداء کے متعلق جس قدر روایات اور اعمال مشھور ہیں یااس کی ترغیب دی جار ہی ہے وہ تمام اعمال کسی بھی مستند اور صحیح روایات سے ثابت نہیں، بلکہ بعض اعمال تواپسے ہیں کہ موضوعات کی کتب میں بھی تلاش کرنے کے باوجو د اس کا کوئی نام ونشان نہیں ملتا.

### سال کے ابتداء میں پر ھی جانے والی دعائیں:

#### ا. میلی دعا:

"اللهم أنت الأبدي القديم الأول وعلى فضلك القديم وجودك المعول، وهذا عام جديد قد أقبل نسألك العصمة من الشيطان وأوليائه، والعون على هذه النفس الأمارة بالسوء، والإشتغال بما يقربني إليك زلفى ياذا الجلال والإكرام يا أرحم الراحمين". -يقول ذلك ثلاثاً- وصلى الله على سيدنا محمد النبى الأمى وعلى آله وصحبه وسلم.

جو شخص اس دعا کو پڑھتاہے تو شیطان کہتاہے کہ باقی عمریا باقی سال مجھ سے محفوظ ہوااور اس شخص کی حفاظت کیلئے دو فرشتے مقرر کئے جاتے ہیں جو شیطان سے اس کی حفاظت کرتے ہیں .

ويزعمون "أن من دعا هذا الدعاء أول يوم من المحرم فإن الشيطان يقول: استأمن على نفسه فيما بقي من عمره؛ لأن الله يوكل به ملكين يحرسانه من الشيطان". (انظر: هامش دلائل الخيرات للجزولي (237\_238)

اس دعا کا ثبوت کسی بھی مستند غیر مستند حدیث کی کتاب میں وجو د نہیں ،البتہ بعض وظائف کی کتب میں بغیر سند کے مذکور ہے .

#### ۲. دوسری دعا:

جو شخص سال کے آخیر میں یہ دعا پڑھے "اے اللہ اس سال میں نے جتنے گناہ کئے ان سب کو معاف فرما" توشیطان کہتا ہے کہ ہم نے پورے سال اس کو گناہ کرانے میں خود کو تھکا دیا اور اس نے ساری محنت ایک لمحے میں ختم کر دی.

أما دعاء آخر السنة فهو: اللهم ما عملت في هذه السنة مما نهيتني عنه فلم أتب منه بعد جرأتي على معصيتك فإني أستغفرك فاغفر لي ... الخ . ويقولون بزعمهم أن من قرأ هذا الدعاء ثلاث مرات فإن الشيطان يقول تعبنا معه طول السنة فأفسد علينا تعبنا في ساعة واحدة.

(المصدر السابق 242 \_ 243)

یہ دعا بھی فقط و ظائف کی کتابوں میں ہی پائی جاتی ہے.

# ۳. تيسراعمل:

جو شخص ذی الحجہ کے آخری دن اور محرم کے پہلے دن روزہ رکھے تو اللہ تعالی ان روزوں کو پچاس سال کے گناہوں کا کفارہ بنادیتے ہیں.

كما استدلوا في تعظيم هذين اليومين إلى حديث موضوع لا يصح عن رسول الله وهو "من صام آخر يوم من ذي الحجة وأول يوم من المحرم فقد ختم السنة الماضية، وافتتح السنة المقبلة بصوم جعله الله كفارة خمسين سنة".

(انظر: الموضوعات لابن الجوزي 199/2).

اس روایت کوعلامه ابن جوزی نے موضوع اور من گھڑت قرار دیاہے.

# ٧٠. چوتفاعمل:

ہر سال کے آخری دن وضو کر کے چاشت کے وقت دور کعت نفل پڑھیں اور یہ دعاما نگے اور پھر زوال کے بعد اور پھر عصر سے پہلے ایک دن میں تین مرتبہ یہ عمل کریں توشیطان مایوس ہو کر کہتا ہے اس نے پورے سال کی محنت ضائع کر دی.

#### دعاء آخر السنة:

"في آخريوم من كل سنة تتوضأ وتصلي ركعتين نافلة في الضحى ثم تدعو بهذا الدعاء: بسم الله الرحمن الرحيم وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليما، اللهم ما عملت في هذه السنة مما نهيتني عنه فلم أتب منه ولم ترضه ونسيته ولم تنسه وحلمت على بعد قدرتك على عقوبتي ودعوتني إلى التوبة بعد جرأتي على معصيتك فإني أستغفرك فاغفر لي بفضلك وما عملت فيها مما ترضاه ووعدتني عليه الثواب فأسالك اللهم يا كريم ياذا الجلال والإكرام أن تتقبله مني، ولا تقطع رجائي منك يا كريم وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليما.

و تفعل مثل ذلك بعد الزوال ثم قبل صلاة العصر و بذلك تكون قد دعوت في هذا اليوم ثلاث مرات، فإن انت فعلت ذلك حملت الشيطان على أن يقول: تعبنا مع هذا الشخص طوال السنة فأفسد تعبنا في ساعة واحدة."

#### الإجابة:

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه، أما بعد:

فقد ورد بعض هذا الكلام في بعض الكتب التي لا تهتم بتصحيح الحديث مثل حاشية الشيخ كنون على البناني، وبحثنا عنه في غالب كتب السنة فلم نجد له ذكراً.

یہ روایت بھی حدیث کی کسی صحیح یاضعیف کتاب میں نہ مل سکی، البتہ بعض وظائف کی کتابوں میں پایا جانا اس کے مستند ہونے کی دلیل نہیں ہے.

# ۵. پانچوال عمل:

کیم محرم الحرام کو عصر کے بعد تین سوساٹھ بار بسم اللہ الرحمٰن الرحیم کے ساتھ آیۃ الکرسی پڑھ کریے دعا پڑھیں تو آپ پر پورے سال کسی قشم کی پریشانی کا منحوس سابیہ نہ ہو گا اور نہ ہی کوئی ظالم آپ پر ظلم کرسکے گا.

اللهم يا محول الأحوال! حول حالي إلى أحسن الأحوال بحولك وقوتك يا عزيز يا متعال، وصلى الله على نبينا محمد وصحبه"

یہ دعا بھی کسی مستند کتاب یا مصدر میں موجود نہیں ہے، بلکہ بعض بوسٹوں میں اس کو غلط لکھا گیا ہے لینی "متعال" کی جگہ "مفضال" لکھا گیاہے.

### خلاصه كلام

سال کی ابتداء یا انتها پر کوئی بھی عمل یا کوئی بھی خاص دعا آپ علیہ الصلاۃ والسلام سے ثابت نہیں ہے اور نہ ہی اکابرین امت سے کسی مستند ذریعے سے ان اعمال کا کرنا یا انکی تر غیب چلانا ثابت ہے .

لہذااس بات کااہتمام کیا جائے کہ ہرنئے عمل کو کرنے سے پہلے اس بات کی تسلی کرلی جائے کہ کیاوہ عمل مستند اور صحیح ہے تاکہ عمل کرنے کا ثواب حاصل ہو،نہ کہ مسلمان ایسے عمل کامر تکب ہوجو گناہ کا باعث بنے.

والثداعكم بالصواب

كتبه: عبدالباقی اخونزاده كيم محرم ۱۳۳۹ جعه

# تنبيهات سلسله نمبر68

# عاشوراء كى فضيلت

محرم الحرام سال کا پہلا مہینہ ہے اس سے ہجری سال کی ابتدا ہوتی ہے اور حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس مہینے کی فضیلت بیان فرمائی اور اس کے دنوں میں روزہ رکھنے کی ترغیب فرمائی.

حضور علیہ السلام نے فرمایا کہ افضل ترین روزے رمضان کے بعد محرم کے ہیں اور فرض کے بعد افضل ترین نماز رات کی نماز

ہے

عن أبي هريرة قال : قال رسول الله: ( أفضلُ الصيام بعد رمضان شهرُ الله المحرم ، وأفضلُ الصلاة بعد الفريضة صلاةُ الليل ) وفي رواية: ( الصلاة في جوف الليل ) أخرجه مسلم .

لیکن شوم قسمت کہ دیگر چیزوں کی طرح اس مہینے اور عاشورا کے متعلق بھی اس قدر کمزور اور من گھڑت باتیں عام کی گئ کہ اب صحیح بات اور غلط بات میں تمیز مشکل تر ہوتی جار ہی ہے

#### عاشوراكے متعلق مشہور روایات

حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ حضور علیہ السلام سے نقل کرتے ہیں کہ اللہ تعالی نے بنی اسرائیل پر دس محرم کاروزہ فرض کیا تم لوگ بھی یہ روزہ رکھو اور اپنے اہل وعیال پر رزق میں فراخی کرو کیونکہ جو شخص اس میں فراخی کرے گاساراسال اس پر فراخی کی جائیگی

- اس دن آدم عليه السلام كى توبه قبول ہوئ.
- 2) اسى دن ادريس عليه السلام كو آسان پراٹھايا گيا.
- 3) اسى دن ابراہيم عليه السلام كو آگ سے نجات ملى.
  - 4) اسى دن نوح عليه السلام كى تشتى كو نجات ملى
    - 5) اسى دن موسى عليه السلام پروحى آئى
  - 6) اسى دن اساعيل عليه السلام كى قربانى قبول ہوئ

- 7) اسى دن يوسف عليه السلام كوجيل سے نجات ملى
- 8) اسى دن يعقوب عليه السلام كى آئكھوں كى بينآئي واپس آئى
  - 9) اسى دن يونس عليه السلام كومجيلى كے بيٹ سے نجات ملى
    - 10) اسى دن ابوب عليه السلام كوبيارى سے شفاملى
- 11) اسی دن موسی علیہ السلام بنی اسرائیل کولے کر سمندر کو یار کیا
- 12) یه دن حضور علیه السلام کواگلے پچھلے سارے گناہوں کی معافی ملی
  - 13) اس دن کاروزہ 40سال کے گناہوں کا کفارہ ہے
- 14) الله تعالى نے مخلو قات میں سے سب سے پہلے اس عاشورہ کا دن بنایا
  - 15) سبسے پہلی بارش اسی دن ہوئی
  - 16) سب سے پہلی رحت اس دن نازل ہوئی
  - 17) جس نے عاشوراکاروزہ رکھا گویایورے سال کاروزہ رکھا
- 18) جس نے اس رات عبادت کی گویااس نے تمام مخلو قات کے بقدر عبادت کی

# عاشوراکے بعض أعمال کے فضائل

- 1. چار رکعت نماز فاتحہ کے بعد بچاس مرتبہ قل ہوللہ احد پڑھے تواللہ تعالی گذشتہ بچاس سال اور آئندہ بچاس سالوں کے گناہ معاف فرمادے
  - 2. جس نے اس دن کسی کو کچھ پلایاتو گویااس نے لمحہ بھر رب کی نافر مانی نہیں کی
  - اگر کسی نے عاشورا کے دن کسی غریب گھر انے کو کھلا یاوہ پل صراط پر روشنی کی چیک کی طرح گزرے گا.

# عاشوراکے بعض خاص اعمال

- 1. جوعاشوراکے دن غسل کرے گااس کو مرض الموت کے سواکوئی مرض لاحق نہ ہو گا
  - 2. جوعاشورا کو سرمه لگائے گااس کی آئکھیں کھبی خراب نہ ہو نگی

- 3. جس نے اس دن کسی بنتیم کے سرپر ہاتھ پھیرا گویا تمام بنیموں کے ساتھ بھلائی کی
- 4. جس نے عاشوراکاروزہ رکھااس کیلئے ایک ہزار حج ایک ہزار عمرے اور ایک ہزار شہیدوں کا لکھا جائیگا

#### اس دن کے خاص دیگر واقعات:

- عاشوراکے دن ساتوں آسان ساتوں زمینیں پہاڑ سمندر پیدا کئے گئے
  - اسى دن عرش بنايا گيا
  - اسى دن جبرائيل كى پيدائش ہوئى
  - اسى دن عيسى عليه السلام كو آسانوں پر اٹھا يا گيا
  - اسی دن سلیمان علیه السلام کوباد شاهت دی گئی
    - اور قیامت بھی اسی دن قائم کی جائیگی

عن أبى هربرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " إن الله عز وجل افترض على بنى إسرائيل صوم يوم في السنة يوم عاشوراء وهو اليوم العاشر من المحرم، فصوموه ووسعوا على أهليكم فيه، فإنه من وسع على أهله من ماله يوم عاشوراء وسع عليه سائر سنته، فصوموه فإنه اليوم الذى تاب الله فيه على آدم، وهو اليوم الذى رفع الله فيه إدريس مكانا عليا، وهو اليوم الذى نجى فيه إبراهيم من النار، وهو اليوم الذى فنيه إخرج فيه نوحا من السفينة، وهو اليوم الذى أنزل الله فيه التوراة على موسى، وفيه فدى الله إسماعيل من الذبح، وهو اليوم الذى أخرج الله يوسف من السجن، وهو اليوم الذى رد الله على يعقوب بصره، وهو اليوم الذى كشف الله فيه عن أيوب البلاء، وهو اليوم الذى أخرج الله فيه عن أيوب الله فيه البحر لبنى إسرائيل، وهو اليوم الذى غفر الله لمحمد ذنبه ما تقدم وما تأخر، وفي هذا اليوم عبر موسى البحر، وفي هذا اليوم أنزل الله تعالى التوبة على قوم يونس، فمن صام هذا اليوم كانت له كفارة أربعين سنة، وأول يوم خلق الله من الدنيا يوم عاشوراء، وأول مطر نزل من السماء يوم عاشوراء،

وأول رحمة نزلت يوم عاشوراء، فمن صام يوم عاشوراء فكأنما صام الدهر كله، وهو صوم الانبياء، ومن أحيا ليلة عاشوراء فكأنما عبدالله تعالى مثل عبادة أهل السموات

السبع، ومن صلى أربع ركعات يقرأ في كل ركعة الحمد مرة وخمسين مرة قل هو الله أحد غفر الله خمسين عاما ماض وخمسين عاما مستقبل وبنى له في الملا الاعلى ألف ألف منبر من نور، ومن سقى شربة من ماء فكأنما لم يعص الله طرفة عين، ومن أشبع أهل بيت مساكين يوم عاشوراء، مر على الصراط كالبرق الخاطف.

ومن تصدق بصدقة يوم عاشوراء فكأنما لم يرد سائلا قط، ومن اغتسل يوم عاشوراء لم يمرض مرضا إلا مرض الموت، ومن اكتحل يوم عاشوراء لم ترمد عينيه تلك السنة كلها، ومن أمريده على رأس يتيم فكأنما بريتامى ولد آدم كلهم، ومن صام يوم عاشوراء أعطى ثواب ألف يوم عاشوراء أعطى ثواب ألف حاج ومعتمر، ومن صام يوم عاشوراء أعطى ثواب ألف شهيد، ومن صام يوم عاشوراء كتب له أجر سبع سموات وفين خلق الله السموات و الارضين والجبال والبحار، وخلق العرش يوم عاشوراء، وخلق اللوج يوم عاشوراء، وخلق اللوج يوم عاشوراء، وخلق عيسى يوم عاشوراء، وأعطى سليمان الملك يوم عاشوراء، ويوم القيامة يوم عاشوراء، ومن عاد مريضا يوم عاشوراء فكأنما عاد مرضى ولد آدم كلهم ".

#### اس روایت کا درجه:

# علامہ ابن جوزی نے اس روایت کو اپنی کتاب موضوعات میں ذکر کرکے فرمایا کہ یہ روایت من گھڑت ہے

رواه بن الجوزي في كتاب الموضوعات و قال عقب إيراده له :هذا حديث لا يشك عاقل في وضعه ولقد أبدع من وضعه وكشف القناع ولم

يستحيى وأتى فيه المستحيل وهو قوله: وأول يوم خلق الله يوم عاشوراء، وهذا تغفيل من واضعه لانه إنما يسمى يوم عاشوراء إذا سبقه تسعة. انتهى

#### اس روایت کے ہم معنی روایات:

# حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے بھی اسی مضمون کے قریب کی روایت منقول ہے

06 - عن ابن عباس قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " من صام يوم عاشوراء عاشوراء كتب الله له عبادة ستين سنة بصيامها وقيامها، ومن صام يوم عاشوراء

أعطى ثواب عشرة آلاف ملك، ومن صام يوم عاشوراء أعطى ثواب ألف حاج ومعتمر، ومن صام يوم عاشوراء أعطى ثواب عشرة آلاف شهيد، ومن صام يوم عاشوراء عاشوراء كتب الله له أجر سبع سموات، ومن أفطر عنده مؤمن في يوم عاشوراء فكأنما أفطر عنده جميع أمة محمد، ومن أشبع جائعا في يوم عاشوراء فكأنما أطعم جميع فقراء أمة محمد صلى الله عليه وسلم وأشبع بطونهم ومن مسح على رأس يتيم رفعت له بكل شعرة على رأسه في الجنة درجة، قال فقال عمريا رسول الله لقد فضلنا الله عزوجل بيوم عاشوراء ؟ قال: نعم خلق الله عز وجل يوم عاشوراء والارض كمثله، وخلق الجبال يوم عاشوراء والنجوم كمثله وخلق القلم يوم عاشوراء واللوح كمثله، وخلق اجبريل يوم عاشوراء وملائكته يوم عاشوراء، وفله آدم يوم عاشوراء، وقله وغرق فرعون يوم عاشوراء ورفع إدريس يوم عاشوراء، وفداه الله يوم عاشوراء، وتاب وغرق فرعون يوم عاشوراء، ورفع إدريس يوم عاشوراء، وولد في يوم عاشوراء، وأعطى الله الملك لله على آدم في يوم عاشوراء، وولد النبي صلى الله عليه وسلم في يوم عاشوراء، واستوى لسليمان يوم عاشوراء، وولد النبي صلى الله عليه وسلم في يوم عاشوراء، واستوى

الرب عزوجل على العرش يوم عاشوراء، ويوم القيامة يوم عاشوراء ".

# اس روایت کا تھم:

اس روایت پر بھی وضع کا تھم لگاہے

هذا الحديث موضوع

ففي إسناده حبيب بن أبى حبيب و هو معروف بالكذب بل قال فيه الإمام أحمد رحمه الله :كان حبيب بن أبى حبيب يكذب

اس روایت کی سند میں حبیب بن ابی حبیب کو امام احمد نے حجموٹا قرار دیا ہے

. وقال ابن عدى: كان يضع الحديث

روایات گهڑتا تھا ابن عدی

وقال أبو حاتم أبو حبان: هذا حديث باطل لا أصل له.قال وكان حبيب من أهل مرو يضع الحديث على الثقاة لا يحل كتب حديثه إلا على سبيل القدح فيه

یه شخص من گهرت روایات نقل کرتا تها ابوحاتم

وقال بن الجوزي بعد ذكره لهذا الحديث هذا حديث موضوع بلا شك يه روايت من گهرت بے ابن جوزی

# صحیح اور ثابت اعمال:

حاملیت میں قریش عاشورا کا روزہ رکھتے تھے

آپ علیہ السلام بھی رکھتے تھے اور مدینہ ہجرت کے بعد بھی رکھتے لیکن رمضان کے روزوں کی فرضیت کے بعد اختیار دیا گیاجو چاہے رکھے

ان عائشة - رضي الله عنها - قالت: (كان يوم عاشوراء تصومه قريش في الجاهلية ، وكان رسول الله r يصومه في الجاهلية ، فلما قدم المدينة صامه ، وأمر بصيامه ، فلما فُرِضَ رمضان ترك يوم عاشوراء ، فمن شاء صامه ، ومن شاء تركه ) أخرجه البخاري ومسلم

جابر بن سمرة كہتے ہيں كه آپ عليه السلام اس دن روزه ركھنے كا حكم ديتے تر غيب ديتے تھے

وعن جابر بن سمرة قال: (كان رسول الله r يأمر بصيام يوم عاشوراء، ويحثنا عليه، ويتعاهدنا عليه ... الحديث) أخرجه مسلم(3).

#### اس روزے کا اجر

آپ علیہ السلام سے عاشورا کے روزے کا اجر پوچھا گیا آپ علیہ السلام نے فرمایا کہ امید ہے کہ گزشتہ ایک سال کے گناہوں کا کفارہ ہو جائے

أبي قتادة أن رسول الله r سئل عن صوم يوم عاشوراء ، فقال : ( يكفر السنة الماضية ) وفي رواية : ( ... وصيام يوم عاشوراء أحتسب على الله أن يكفر السنة التي قبله ) أخرجه مسلم(1)

# اس روزے کی وجہ اور طریقہ

حضور علیہ السلام مدینہ تشریف لائے تو یہود کو عاشورا کے دن خوشی اور عید مناتے پایا جس کی وجہ یہ بیان کی گئ کہ اس دن حضرت موسی علیہ السلام کو نجات ملی تھی لہذا خوشیاں مناتے تھے

آپ علیہ السلام نے فرمایا کہ ان کے بنسبت ہم موسی علیہ السلام کے زیادہ قریب ہیں کیکن ہم روزہ رکھے گے

عن ابن عباس - رضي الله عنهما - قال : قدم رسول الله r المدينة فوجد الهود يصومون يوم عاشوراء ، فسئلوا عن ذلك ، فقالوا : هذا اليوم الذي أظهر الله فيه موسى وبني إسرائيل على فرعون ، فنحن نصومه تعظيماً له ، فقال رسول الله r : ( نحن أولى بموسى منكم ، فأمر بصيامه) أخرجه البخاري ومسلم ، وفي رواية لمسلم : ( فصامه موسى شكراً ، فنحن نصومه ... )

#### يبودكي مخالفت

جب آپ علیہ السلام نے اس دن کے روزے کا حکم دیا تو عرض کیا گیا کہ بیہ دن تو یہود اور نصال ی کی بھی تعظیم کا دن ہے تو آپ علیہ السلام نے فرمایا کہ اگلے سال ہم نو تاریخ کاروزہ بھی رکھے گے

عن ابن عباس - رضي الله عنهما - أن رسول الله r لما صام يوم عاشوراء وأمر بصيامه قالوا: يا رسول الله ، إنه يوم تعظمه اليهود والنصارى ، فقال رسول الله r: ( فإذا كان العام المقبل - إن شاء الله - صمنا اليوم التاسع ) قال: فلم يأت العام المقبل حتى توفي رسول الله r. أخرجه مسلم ، وفي رواية له: ( لئن بقية إلى قابل لأصومن التاسع )(1).

ابن عباس رضی الله عنه سے ایک ضعیف روایت ہے کہ عاشوراکاروزہ ر کھویہود کی مخالفت کرواس سے ایک دن قبل یا بعد روزہ رکھو

بحديث ابن عباس مرفوعاً بلفظ: (صوموا يوم عاشوراء، وخالفوا فيه الهود، صوموا قبله يوماً، أو بعده يوماً) وهو حديث ضعيف

#### دستر خوان وسيع كرنا

اس متعلق استاد محترم مولا ناطلحه منيار صاحب كالمضمون اختصارا نقل كرو نگا.

#### الجواب:

عاشوراء کے دن وسعت علی العیال والی حدیث: پانچ صحابہ کرام رضی الله عنهم سے مر فوعا، اور حضرت عمر سے مو قوفا، اور ایک تابعی کی روایت سے مر سلامنقول ہے، جن صحابہ کرام سے مر فوعاوار دہے، وہیہ ہیں:

- حضرت جابر [شعب الإيمان 3512]
- حضرت ابن مسعود [شعب الإيمان 3513]

- حضرت ابو سعيد خدري [شعب الإيمان 3514]
  - حضرت ابو هريره [شعب الإيمان 3515]
- حضرت ابن عمر [التوسعة على العيال لأبي زرعة (ص:10،12)]
- حضرت عمر پر موقوف روایت [التوسعة علی العیال لأبی زرعة (ص:13)] میں
  - اور ابن المنتشر تابعی کابلاغ [شعب الإیمان3516] میں مروی ہے۔

بعض علماء حدیث اس حدیث کی تمام اسانید و طرق پر جرح کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ: یہ حدیث مر فوعا ثابت نہیں ہے، اور بعض صراحتامن گھڑت ہونے کا حکم لگاتے ہیں.

[التوسعة على العيال لأبي زرعة (ص: 13) ، مرعاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح (6/ 363)]

جبکہ ان کے مقابلہ میں بعض محد ثین نے ان کو قبول کیاہے،اور بعض اسانید کو صحیح یاحسن کا مرتبہ دیاہے، ان میں بالخصوص امام بیھقی، ابن القطان، عراقی، ابوزر عہ بن العراقی، ابن حجر عسقلانی، سیوطی رحمهم اللہ ہیں،

# ان کے اقوال ملاحظہ فرمائیں:

اور مذاہب اربعہ کی کتابوں میں بھی اس پر عمل کرنے کی گنجائش لکھی ہے،اور یہ کہ سال بھر کی برکت کے بارے میں یہ عمل مجرب اور پائے ثبوت کو پہنچاہوائے ہے.

# حنفیہ کے بعض فاوی ملاحظہ فرمائیں:

• وسعت علی العیال کی روایت اگرچه سنداً ضعیف ہے؛ لیکن مختلف طرق سے مروی ہونے کی وجہ سے فضائل میں قابل استدلال ہے؛ لیکن اس روایت سے کھچڑ ہے اور حلیم پکانے پر استدلال کرنا صحیح نہیں ہے؛ کیوں کہ کھچڑ اتبی کل اہل بدعت کا شعار بن چکا ہے اور یہ لوگ روزہ رکھنے کے بجائے دن بھر کھچڑ اکھاتے کھلاتے رہتے ہیں، جو منشائبوی کے بالکل بدعت کا شعار بن چکا ہے اور یہ لوگ روزہ رکھنے کے بجائے دن بھر کھچڑ اکھاتے کھلاتے رہتے ہیں، جو منشائبوی کے بالکل خلاف ہے، نیز اس میں التزام مالا ملزم کے معنی بھی پائے جاتے ہیں؛ کیوں کہ وسعت پر عمل کھچڑ اپکانے پر ہی منحصر نہیں؛ بلکہ کسی بھی طرح دستر خوان وسیع کرنے سے یہ فضیلت حاصل ہو سکتی ہے۔ (کتاب النوازل جے اص ۱۸۸)۔

- عاشوراء کے روز شام کو وسعت دستر خوان ناجائز نہیں ہے،بلکہ جائز اور باعث خیر وبرکت ہے۔(فآوی قاسمیہ ج۲ص ۳۳۲)۔
- عاشوراء کے دن اہل وعیال کو اچھا اور خوب کھلانا حدیث و کتب فقہ سے ثابت ہے، حدیث اگر چہ ضعیف بھی ہو پھر بھی فضائل اعمال میں اس پر عمل کرنے میں ثواب ہے، نیز فقھاء نے بھی اس حدیث کو قابلِ عمل فرمایا ہے۔واللہ اعلم۔(فآوی دار العلوم زکریاج اص ۱۹)۔
  - عاشورا کے دن اہل وعیال پر فراوانی کی حدیث صحیح ہے اور اس پر عمل کرنا جائز ہے۔ (مجم الفتاوی ج اص۲۹۲) ۔

#### خلاصہ کلام

محرم کے دنوں میں عموما اور دس محرم کے دن کاروزہ خصوصا باعث اجر وثواب و کفارہ سیئات ہے اور اس دن اہل و عیال پر رزق کی وسعت بھی ایک مستحب عمل ہے لیکن اس کے علاوہ جس قدر اعمال یا نمازیں یا قصے اس دن کے حوالے سے مشہور کئے گئے ہیں وہ سب غلط اور من گھڑت روایات ہیں.

ولثداعكم بالصواب

كتبه عبدالباقي اخونزاده

2 محرم الحرام 1439 كراچي

# ضميمه تنبيهات سلسله نمبر68

# دعاء عاشوراء کے نام سے یا اعمال عاشوراء کے نام سے ایک پرچیہ گردش کررہاہے جس میں مختلف اعمال مذکورہیں.

- 1) پہلی دور کعت مخصوص سورت اور مقدار کے ساتھ جو کہ موضوعات میں سے ہے یعنی یہ نماز اس مخصوص تر کیب کے ساتھ کہیں بھی ثابت نہیں.
- 2) دوسری ایک دعاجو که کنز النجاح والسر ورنامی کتاب میں مذکور ہے لیکن صرف اس کتاب میں ذکر ہونااس دعا کی صحت کیلئے کافی نہیں ہے.

# (نوٹ بعض حضرات اس طرح کے اعمال پر مجر ب کالیبل لگا کر علمی گرفت سے بیچنے کی کوشش کرتے ہیں)

3) اس دعاء میں انبیاء کے واقعات کا تذکرہ ہے اس کی بھی کوئی اصل تلاش کے باوجود نہیں مل پائی بلکہ جس قدر روایات وار د ہیں وہ سب تقریباموضوعات اور من گھڑت ہے جس کی تفصیل تنبیبہات نمبر 68 میں موجود ہے

مجموعی طور پریه پرچه میں جو دعاءاور نماز مذکورہے اور عوام میں مشہور ہوئی ہے اس کی کوئی اصل احادیث سے نہیں.

گزشتہ دنوں حرز ابود جانہ کے نام سے ایک عمل سامنے آیا تواس کی جوروایت تھی وہ من گھڑت اور موضوع تھی لیکن بعض ساتھیوں کابیہ اصر ارتھا کہ روایت موضوع ہے لیکن عمل مجر ب ہے لہذااس کی اجازت ملنی چاہئے.

اللہ تعالی جزائے خیر مفتی عارف گلگتی صاحب کو جنہوں نے ہند و پاک کے جید محد ثین مولانانور البشر صاحب کراچی اور مولانا طلحہ منیار صاحب گجر ات انڈیاسے رابطہ کیا تو دونوں حضرات نے اس بات کی تائید فرمائ کہ جس عمل کی بنیاد اگر کسی موضوع روایت پر ہو تواس عمل کوبطور مجر ب کے کرنا بھی درست نہیں ہے .

اس دعا کی بنیاد بھی من گھڑت روایات پر ہے لہذااس دعا کا پڑھنا یااس کو عام کرناکسی بھی صورت درست نہیں .

عاشوراء کے اعمال میں روزہ اور اہل وعیال پر وسعت سے خرچ کرنا ثابت ہے اس کے علاوہ جو باتیں مشہور ہیں انکی کوئی اصل نہیں اور انکی تشہیر اور عمل سے اجتناب کرنا چاہئے.

والتداعكم بالصواب

كتبه عبدالباقي اخونزاده

2 اکتوبر2017 کراچی

# تنبيهات سلسله نمبر46

# مولاعلى

سوال: شیعه حضرات ایک روایت پیش کرتے ہیں "من کنت مولاه فهذا علی مولاه" اور اس سے خلافت اور "مولا علی مدد " کامعنی نکالتے ہیں.

# الجواب باسمه تعالى

سب سے پہلے اس روایت کا پس منظر اور اس اعلان کی وجوہات کا واضح کر ناضر وری ہے تا کہ بیہ معلوم ہو کہ آپ سَگَانَّانِمُّا نَے بیہ بات کیوں فرمائی اور اس کامطلب کیاہے.

#### واقعه كالس منظر:

# ا مهلی روایت:

عباس عن بريدة الأسلمي رضي الله عنه قال: خرجت مع علي رضي الله عنه إلى اليمن فرأيت منه جفوة، فقدمت على النبي صلى الله عليه وسلم، فذكرت عليا، فتنقصته، فجعل رسول الله صلى الله عليه وسلم يتغير وجهه، فقال" :يابريدة! ألست أولى بالمؤمنين من أنفسهم؟ "قلت: بلى يارسول الله، قال":من كنت مولاه، فعلي مولاه."

- -أخرجه النسائي في "الكبري8145) "، 8466، .(8467)
  - -وأحمد (22945).
  - -والبزار (4353، 4352)
  - -والحاكم (4578)، وصححه على شرط مسلم.
- -وقال الألباني في "السلسلة الصحيحة) "تحت الحديث 1750): قلت: وهذا إسناد صحيح على شرط الشيخين، وتصحيح الحاكم على شرط مسلم وحده قصور.

#### ۲ دوسری روایت:

وعن أبي سعيد الخدري قال: اشتكى الناس عليا رضوان الله عليه فقام رسول الله صلى الله عليه وسلم فينا خطيبا فسمعته يقول":أيها الناس! لا تشكوا عليا؛ فوالله إنه لأخشن في ذات الله أو في سبيل الله من أن يشكى."

-رواه أحمد في "المسند(11835):"، وفي "فضائل الصحابة.(1161)"

-والطبري في تاريخه: (2/ 205)

-والحاكم (4654).

-وأبو نعيم في "الحلية.(1/68)

-وابن عساكر (199/42)

وهذا اللفظ مختصر، والقصة الكاملة هي:

عن أبي سعيد الخدري رضى الله عنه قال: بعث رسول الله على بن أبي طالب إلى اليمن، قال أبوسعيد: فكنت ممن خرج معه، فلما أخذ من إبل الصدقة سألناه أن نركب منها ونربح إبلنا فكنا قد رأينا في إبلنا خللاء فأبي علينا وقال: إنما لكم منها سهم كما للمسلمين، قال: فلما فرغ على وإنطلق من اليمن راجعاً أمر علينا إنساناً وأسرع هو فأدرك الحج، فلما قضى حجته قال له النبي صلى الله عليه وسلم: ارجع إلى أصحابك حتى تقدم عليهم، قال أبوسعيد: وقد كنا سألنا الذي استخلفه ما كان على منعنا إياه نفعل فلما جاء عرف في إبل الصدقة إن قد ركبت رأى أثر المركب فذم الذي أمره ولامه، فقلت: إنا إن شاء الله إن قدمت المدينة لأذكرن لرسول الله ولأخبرنه ما لقينا من الغلظة والتضييق، قال: فلما قدمنا المدينة غدوت إلى رسول الله أربد أن أفعل ما كنت حلفت عليه، فلقيت أبابكر خارجاً من عند رسول الله فوقف معي ورحب بى وسألنى وسألته وقال متى قدمت؟ قلت: قدمت البارحة فرجع معي إلى رسول الله فدخل فقال: هذا سعد بن مالك بن الشهيد، قال: ائذن له، فدخلت فحييت رسول الله وجاءني وسلم عليّ وسألني عن نفسي وعن أهلى فأحفى المسألة، فقلت له: يارسول الله! ما لقينا من علي من الغلظة وسوء الصحبة والتضييق، فانتبذ رسول الله وجعلت أنا أعدد ما لقينا منه حتى إذا كنت في وسط كلامي ضرب رسول الله على فخذي وكنت منه قربباً ثم قال: سعد بن مالك الشهيد؟ مه بعض قولك لأخيك على، فوالله لقد علمت أنه أخشن في سبيل الله. قال: فقلت في نفسي: ثكلتك أمك سعد بن مالك ألا أراني كنت فيما يكره منذ اليوم وما أدري لا جرم والله لا أذكره بسوء أبداً سراً ولا علانية.

-رواه البيهقي في "دلائل النبوة (5/398) "وابن عساكر (200/42).

-وقال ابن كثير في "السيرة النبوية :(4/ 205) "وهذا إسناد جيد.

#### ۳ تيسري روايت:

وعن وهب بن حمزة قال: سافرت مع علي بن أبي طالب من المدينة إلى مكة فرأيت منه جفوة؛ فقلت: لئن رجعت فلقيت رسول الله صلى الله عليه وسلم لأنالن منه؛ قال: فرجعت فلقيت رسول الله صلى الله عليه وسلم فذكرت عليا فنلت منه فقال لي رسول الله صلى الله عليه وله فإن عليا وليكم بعدى."

-رواه الطبراني في "الكبير.[(135 /22)"

-وخيثمة بن سليمان الطرابلسي، كما في "البداية والنهاية [(345/7) "

-وقال الهيثمي في "مجمع الزوائد:(9/109) "رواه الطبراني، وفيه "دكين "ذكره ابن أبي حاتم ولم يضعفه أحد وبقية رجاله وثقوا.

#### روايات كاخلاصه:

حضور مَنَّى اللَّهُ عَلَى صَى اللَّهُ عَنْ هُوا يَكُ لَشَكَرِ ہِے خُمس (پانچواں حصہ)لانے كيلئے بھيجاتو وہاں تقسيم پر بعض صحابہ حضرت على صحابہ على

# حضرت على رضى الله عند پر الزامات:

پہلاالزام: غنیمت کے خمس سے ایک خوبصورت باندی لی.

دوسراالزام: ساتھیوں پر غنیمت کے معاملے میں سختی کی.

# ال واقع كاوقت اور مقام:

یہ حضور مَنْکَاتِیْنَمِ کے حجة الوداع کاواقعہ ہے. حضور مَنْکَاتِیْمِ کے سامنے جب یہ تمام حالات آئے تو آپ مَنْکَاتِیْمِ نے مکہ سے کوچ فرما کر مدینہ کے راستے میں "غدیر خم "نامی مقام پر ۱۸ ذی الحج کو خطبہ ارشاد فرمایا.

# غديرخم:

یہ مدینہ اور مکہ کے در میان جحفہ کے قریب ایک علاقہ ہے اور اسکاموجو دہنام "غربہ "ہے.

"غديرُ خُم "هو: موضع بين مكة والمدينة، وهو واد عند الجحفة به غدير، يقع شرق رابغ بما يقرب من (26) كيلاً، ويسمونه اليوم الغربة، و"خم "اسم رجل صباغ نسب إليه الغدير.

والغدير هو: مستنقع من ماء المطر.

انظر" :معجم البلدان (2/389) "و"على طريق الهجرة "لعاتق البلادي (ص: 61)

#### واقعه كى تاريخ:

يه واقعه ۱۸ ذي الج كو حجة الوداع سے واپسي پر پیش آيا.

بالنسبة للحادثة فقد كانت بعد حجة الوداع و بالتحديد يوم الثامن عشر من ذي الحجة كما قال بذلك الدكتور مهدي رزق في كتابه "السيرة النبوية في ضوء المصادر الأصلية" (ص: 678)

# آپ مَنَاللَيْنَا كُمُ كَا فَرِمَان:

"من كنت مولاه فهذا على مولاه" اس روايت كا اتناحصه متفقه طورير صحيح ب.

جبكه

"اللهم وال من والاه وعاد من عاداه"

روایت کے اس جھے کے بارے میں مختلف اقوال ہیں: یکھ حضرات نے اسکو موضوع قرار دیاہے اور یکھ نے ضعف شدید کہا ہے، لیکن سالم بات بیہ ہے کہ یہ حصہ بھی ثابت ہے .

# فرمان رسول الله صَلَّاللَّهُمَّ كَا مقصد:

چو نکہ صحابہ کرام میں سے بعض حضرات کو حضرت علی سے شکوہ تھااور شکوہ شکایت عموما نفرت کا سبب بنتے ہیں اور لوگوں میں جو چپہ میگو ئیال نثر وع ہوئی تھی ں ان سب امور کے خاتمے کیلئے لازم تھا کہ حضرت علی کی طرف سے وضاحت اور ان کے کئے ہوئے افعال کا دفاع کیا جائے، تو آپ مَنَّا عَلَیْ اللہ تو انفرادی طور پر ان افراد کو سمجھایا اور حضرت علی کے عمل کی وضاحت فرمائی اور ان کو حضرت علی کی محبت کا درس دیا.

### • جیسے حضرت بریدہ سے فرمایا:

"يابريدة! الست اولى بالمؤمنين من أنفسهم؟"

حضرت بریدہ نے جب شکایت کی تو حضور صَلَّاقَیْمُ کا چہرہ مبارک متغیر ہوااور فرمایا کہ کیا مجھے ایمان والوں کی نظر میں ان کی جان سے زیادہ محبوب نہیں ہونا چاہیئے؟ عرض کیا جی ضرور ، فرمایا: پس جو مجھے محبوب رکھے ہے وہ علی کو محبوب رکھے .

# • جنہوں نے سختی کی شکایت کی:

ان سے فرمایا:

"انه أخشن في سبيل الله"

وہ اللّٰہ کے راستے میں اس سے زیادہ سختی کا مظاہر ہ کا فروں کے خلاف کر تاہے.

# • باندی لینے کی شکایت کرنے والوں سے فرمایا:

علی کا حصہ مال غنیمت میں اس سے زیادہ تھااور پھر تمام مجمعے کے سامنے حضرت علی کی محبت، عقیدت اور ان کے ساتھ خلوص کواپنی محبت کا جزء قرار دیتے ہوئے فرمایا:

"من كنت مولاه فهذا على مولاه"

جو مجھ سے محبت رکھے گاوہ علی سے محبت رکھے گا.

اسی حکم کو صحابہ کرام بھی سمجھے، لہذا حضرت عمر نے فورا مبار کباد دیتے ہوئے فرمایا کہ اے علی!مبارک ہو آج سے آپ میرے اور تمام مسلمانوں کے محبوب بن گئے.

أخذ النبيُّ صلَّى اللهُ عليهِ وسلمَ بيدِ عليِّ بنِ أبي طالبٍ ، فقال : ألستُ وليَّ المؤمنين ؟ قالوا : بلى يا رسولَ اللهِ ، قال : من كنتُ مولاه فعليٌّ مولاه ،

فقال عمرُ بنُ الخطابِ: بخٍ بخٍ لك يا ابنَ أبي طالبٍ! أصبحت مولايَ ومولى كلِّ مسلمٍ

#### مولا كالغوى اور اصطلاحي معنى:

لغت میں مولا کے تقریبا ۱۹ معانی ذکر کئے جاتے ہیں، لیکن عموما قر آن وحدیث میں جب مولا کالفظ کہا جاتا ہے یا بیہ صیغہ استعال ہو تاہے تووہاں "نصرت، مد دگار، محبت "کے معنی میں ہی استعال کیا جاتا ہے.

قول النبي هي الحديثين" :وهو ولي كل مؤمن بعدي"؛ أراد بكلمة (ولي) هنا الموالاة التي هي المناصرة والموادّة.

ف (وليّ) هنا تعني: المستحق للمودة والمحبّة والنّصرة، وهذا هو معنى (الولي) و (المولى) في كتاب الله تعالى:

قال الله تعالى: {وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ {

أي: موالاة المحبة والنصرة، وليس معناه بعضهم أمراء وحكّام بعض... إذن لأصبح كلٌ منّا أميرًا مأمورًا، وحاكِمًا محكومًا، ورئيسًا مرؤوسًا في نفس الوقت، لأن بعضنا أولياءُ بعض.

یعنی اگر ولی کامعنی بادشاہ یا خلیفہ لیا جائے تو بہت سی آیات اور احادیث کے معانی بگڑ جائینگے.

وقال تعالى: {إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ آوَوْا وَنَصَرُوا أُولَئِكَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْض}.

وقال تعالى: {يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا عَدُوِّي وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاءَ تُلْقُونَ إِلَيْم بِالْمُوَدَّةِ وَقَدْ كَفَرُوا بِمَا جَاءَكُمْ مِنَ الْحَقِّ}

أي: لا توادّوهم ولا تناصرونهم.

وقال تعالى: {وَإِنْ تَظَاهَرَا عَلَيْهِ فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ مَوْلَاهُ وَجِبْرِيلُ وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمَلَائِكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِينً}

أي: إن الله والملائكة وصالح المؤمنين ناصِروه ومؤيّدوه، لان الملائكة والمؤمنين هم الأمراء الحاكمون على النبي.

#### گويامقصد نبوت:

"مقام على اور محبت على " كااظهار تها، نه كه خلافت يا امارت كابيان."

إذن فمقصودُ النبي عليَّ ومرادهُ: أنَّ عليًّا تجب مودته ومناصرته لا بغضه والشكوى منه.

#### علمائے امت کاموقف:

#### • امام بیهقی رحمه الله فرماتے ہیں:

قال البيهقي في "الإعتقاد" (ص 354) "وأما حديث الموالاة ـ إن صح إسناده ـ فليس فيه نصّ على ولاية علي بعده، فقد ذكرنا من طرقه في "كتاب الفضائل "ما دلّ على مقصود النبي صلى الله عليه وسلم من ذلك، وهو أنه لما بعثه إلى اليمن كثرت الشكاة عنه وأظهروا بغضه فأراد النبي صلى الله عليه وسلم أن يذكر اختصاصه به ومحبته إياه ويحثهم بذلك على محبته وموالاته وترك معاداته فقال" :من كنت وليه فعلي وليه"، وفي بعض الروايات" :من كنت مولاه فعلي مولاه، اللهم وال من والاه وعاد من عاداه"، والمراد به: ولاء الإسلام ومودته، وعلى المسلمين أن يوالي بعضهم بعضا ولا يعادى بعضهم بعضا."

حضور صَلَّا لِيَّنَا لِمُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى ك على كى خلافت كوبيان كرنا.

#### • علامه ابن كثير رحمه الله فرماتے ہيں:

وقال الإمام ابن كثير في "البداية والنهاية:(7/225)"

وأما ما يفتريه كثير من جهلة الشيعة والقصاص الأغبياء من أنه أوصى، يقصد النبي صلى الله عليه وسلم إلى علي بالخلافة فكذب وبهت وافتراء عظيم، يلزم منه خطأ كبير من تخوين الصحابة وممالأتهم بعده على ترك تنفيذ وصيته وإيصالها إلى من أوصى إليه وصرفهم إياها إلى غيره لا لمعنى ولا لسبب.

بعض لو گوں کا اس روایت سے خلافت علی کو ثابت کرنا جھوٹ اور بہتان ہے اور تمام صحابہ پریہ الزام ہے کہ انہوں نے وصیت رسول کو نافذ نہیں کیا.

#### • امام طبرى رحمه اللد:

اس روایت پرسب سے زیادہ تفصیلی بحث علامہ طبری نے کی کہ انہوں نے صرف اس حدیث پر چار جلدوں کی کتاب لکھ ڈالی تھی جس کی وجہ سے ان پر تشییع کا الزام بھی لگالیکن جب انہوں نے خلافت کا بیان کیا تواس میں وہی ترتیب رکہی جو جمہور امت کے نزدیک ہے.

وأما الإمام الطبري فقد خالف الشيعة في النتائج التي رتبوها على هذا الحديث مخالفة جذرية، فقد أثبت أن أحق الناس بالخلافة بعد النبي صلى الله عليه وسلم وأولاهم بالإمامة أبوبكر الصديق ثم عمر بن الخطاب ثم عثمان بن عفان ثم علي بن أبي طالب رضي الله عنهم أجمعين، وأن ترتيبهم في الفضل كترتيبهم في الإمامة. (انظر "صريح السنة "للطبري، ص: 24).

#### • علامه ابن تيميه رحمه الله:

علامه ابن تیمیه رحمه الله فرماتے ہیں که اس روایت میں خلافت کا کوئی تذکرہ ہے ہی نہیں ورنہ آپ مَثَّالِیُّا اِتِنے اہم معاملے کو اس قدر بیان پر نہ چھوڑتے بلکہ اس کو اہمیت کے ساتھ بیان فرماتے .

ما يستدل به الشيعة بهذه الواقعة على إثبات خلافة على فقد أجاب عنه الإمام ابن تيمية في منهاج السنة (84/4-85) فقال: ليس في هذا الحديث -اى حديث الغدير- ما يدل على أنه نص على خلافة علي، إذ لم يرد به الخلافة أصلاً، وليس في اللفظ ما يدل عليه، ولو كان المراد به الخلافة لوجب أن يبلغ مثل هذا الأمر العظيم بلاغاً بيناً...الخ.

#### خلاصه کلام:

مولا علی کا معنی "ہمارے محبوب،ہمارے سر دار" بالکل درست معنی ہے اور یہی معنی مقصود نبوت بھی تھااور مطلوب شریعت کھی کی نشانی معنی اس سے "الوہست علی" کو یا "خلافت علی" کو ثابت کرنا محض جہل اور مزاج شریعت کونہ سمجھنے کی نشانی ہے۔

والثداعكم

كتبه: عبرالباتي اخونزاده

# تنبيهات سلسله نمبر76

# حضرت على رضى الله عنه كو ديكهنا

سوال: محترم جناب مفتى صاحب! اس روايت كاحكم اور درجه بيان فرمائين:

في تاريخ دمشق للإمام العالم أبي القاسم الشافعي في الجزء الثاني والأربعين قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "مثل علي فيكم (أو قال في هذه الأمة) كمثل الكعبة المستورة النظر إلها عبادة، والحج إلها فريضة". وقال: "ذكر علي عبادة."

تاریخ دمشق میں بیروایت ہے کہ حضرت علی کی مثال تمہارے در میان ایسی ہے جیسے کعبے کی مثال ہے ، اس کو دیکھناعبادت اور اس کی طرف جانا فرض ہے . اور ایک روایت میں ہے کہ حضرت علی رضی اللّه عنہ کاذکر کر ناعبادت ہے

#### كيابيروايت درست ہے؟

# الجواب بإسمه تعالى

یہ روایت اگرچہ تاریخ دمشق میں مذکور ہے لیکن اس روایت پر کسی محدث نے صحت کا حکم نہیں لگایا، البتہ اس مضمون کے قریب کی تمام روایات کو محدثین نے موضوع یعنی من گھڑت قرار دیاہے۔

# روايت كاتحكم:

"النظر إلى وجه علي عبادة" "حضرت على رضى الله عنه كوريكاعبادت هـ."

اس روایت کو اگر چه بهت سے محدثین نے اپنی کتابوں میں ذکر کیاہے، لیکن اس روایت پر اکابر محدثین مثلا: امام ذہبی، ابن حجر، سیوطی اور ابن جوزی رحمهم اللہ نے "من گھڑت" ہونے کا حکم لگایاہے.

#### اس روایت کوذکر کرنے والے:

ا۔ اس روایت کی سب سے معتر کتاب مشدرک حاکم ہے. امام حاکم نے اس روایت کو اپنی کتاب المستدری علی المسعدی علی المستدری علی المستدری علی المستدری علی المستدری علی المستدری علی عبادة" هذا حدیث صحیح الاستاد.

- ٢- امام طرانی نے"المعجم الكبير" میں اس روایت كوذكر كياہـ
- سر ابن شاہین نے "شرح مذاہب اہل السنة" میں ذکر کیا ہے۔
- ٣- اصبهانى نے "حلية الأولياء وطبقات الاصفياء" ميں ذكر كيا عـ
  - یہ روایت ان کتابوں میں تقریباً کل گیارہ مقامات پر ذکر کی گئی ہے۔

### اس روایت پر محدثین کے اقوال:

- ار اس روایت کواگرچه امام حاکم نے صحیح قرار دیا ہے ، لیکن امام ذہبی نے ان روایات کو "من گھرت" قرار دیا ہے۔ ذکرہ الحاکم من طریقین وصححہما، وتعقبه الذهبي بأن کلا الروایتین موضوعة. (مختصر استدراك الذهبي)
- ٢- امام سيوطى نے "اللالى المصنوعه" ميں اور ابن جوزى نے "موضوعات" ميں اس روايت كو "موضوع" كہا ہـ وحكم عليها السيوطي في "اللالى المصنوعة" وابن الجوزي في "الموضوعات" بالوضع.
  - س اسروايت پرابن جوزى رحمه الله في وضع كا حكم لكايا به اور فرمايا كه اس روايت كى كوئى سند درست نهيں۔ وقد حكم ابن الجوزي عليه بالوضع. وقد ذكر ابن الجوزي رحمه الله هذا الحديث في كتابه "الموضوعات" وقال: لا يصح من
  - وقد ذكر ابن الجوزي رحمه الله هذا الحديث في كتابه "الموضوعات" وقال: لا يصح من جميع طرقه. (الموضوعات: 126/2)
    - ۷۔ امام ذہبی رحمہ اللہ نے بھی اس پروضع کا حکم لگایا ہے۔

وحكم عليه الإمام الذهبي بالوضع والبطلان في أكثر من موضع في كتبه، منها في "ميزان الاعتدال" (236/3)

۵۔ امام شو کانی نے بھی اس روایت کو موضوع قرار دیاہے۔

وذكره الشوكاني في "الفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة" (ص:359)

#### ان روایات کے ضعف کے اسباب:

ا۔ ان روایات میں محمد بن اساعیل الرازی ہے جس پر امام ذہبی نے تھم لگایا کہ بیر راوی باطل خبر بیان کرتا ہے۔ ۲۔ دوسر اراوی مطربن مطربن معیون ہے جس کے بارے میں امام بخاری، أبوحاتم اور امام نسائی نے کہا کہ بیہ منکر الحدیث ہے۔

#### وأسباب التضعيف:

١ ـ محمد بن إسماعيل الرازي:

قال الذهبي في ميزان الاعتدال: أتى بخبر باطل.

۲ ـ مطربن مطربن میمون:

قال البخاري وأبوحاتم والنسائي: منكر الحديث. (ميزان الاعتدال)

### خلاصه کلام

یہ روایت اپنے تمام طرق سے موضوع اور من گھڑت ہے،لہذااس کو بیان کرنااور آگے بھیلانا بلکل درست نہیں۔

والتداعكم بالصواب

كتبه: عبدالباتي اخونزاده

دوران سفر ... بمقام: امام سر خسی کے مر قد اوز جند موجودہ اوز گن، کر غیر ستان

۲۵ دسمبر ۱۰۱۲

# تنبيهات سلسله نمبر93

# حضرت علی رضی اللہ عنہ کے چہرے پر کا فر کا تھو کنا

سوال: ایک واقعہ بچپن سے سنتے ہوئے آرہے ہیں کہ ایک جنگ کے موقعے پر ایک کا فرسے لڑتے ہوئے حضرت علی رضی اللہ عنہ نے اس کو گرایا تو اس نے ان کے منہ پر تھوک دیا جس پر حضرت علی نے اسکو چھوڑ دیا کہ پہلے اللہ کیلئے قتل کر رہاتھا اب ابنی ذات کیلئے قتل کر زنا شار ہوگا..... اس واقعے کی شخقیق مطلوب ہے.

# الجواب باسمه تعالى

یہ واقعہ باوجود اپنی بے پناہ شہرت کے کسی بھی صحیح یاضعیف سندسے اہل سنت والجماعۃ کی کتابوں میں موجود نہیں، البتہ شیعوں کی کتابوں میں اس واقعے کو مختلف طریقوں سے نقل کیا گیاہے. اور سب سے دلچسپ بات بیہ ہے کہ اس واقعے کا اگلا حصہ جو کہ کتب شیعہ میں موجود بھی ہے لیکن نقل نہیں کیا جاتا ہے کہ غصہ ٹھنڈ اہونے کے بعد حضرت علی رضی اللہ عنہ گئے اور اس کا فرکو قتل کر دیا.

#### كتب شيعه مين اس واقع كاذكر:

ذكر ابْنُ شَهْرَآشُوبَ فِي الْمُنَاقِبِ، عَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ قَالَ: لَمَّا أَدْرَكَ عَمْرَو بْنَ عَبْد وُدِّ لَمْ يَضْرِبْهُ فَوَقَعُوا فِي عَلِي فَرَدَّ عَنْهُ حُذَيْفَةُ فَقَالَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: مَهْ يَاحُذَيْفَةُ! فَإِنَّ عَلِيّاً سَيَذْكُرُ سَبَبَ وَقْفَتِهِ ثُمَّ إِنَّهُ ضَرَبَهُ، فَلَمَّا جَاءَ سَأَلَهُ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم عَنْ ذَلِكَ قَالَ: قَدْ كَانَ شَتَمَ أُمِّي وَتَفَلَ فِي وَجْهِي فَخَشِيتُ أَنْ أَضْرِبَهُ لِحَظِّ نَفْسِي فَتَرَكْتُهُ حَتَى سَكَنَ مَا بِي ثُمَّ قَتَلْتُهُ فِي الله. (مستدرك الوسائل ج:18، ص:28).

وخلاصة الحدث: أن علياً عليه السّلام يطرح بطل الأبطال على الأرض ويجلس على صدره ليحتز رأسه وهنا بصق عمرو في وجه علي عليه السّلام، فيقوم الإمام عليه السّلام من فوق صدره، ويأخذ بالسير بهدوء بالقرب منه وبعد فترة يعود فيجلس مرة أخرى على صدره ويهم بقطع رأسه فيسأله عمر عن سبب قيامه عليه السّلام أولاً ثم عودته ثانية؟ فماذا كان جواب الإمام عليه السّلام؟ لقد غضب الإمام عندما بصق

اللعين في وجهه الشريف، وهنا تركه خشية من أنه إن قتله وهو غاضب فقد يحتمل أن يكون ذلك غضباً لنفسه لا لله، فقام عنه حتى هدأ عليه السّلام وعاد فقتله لله تعالى لا لغيره.

(من محاضرات "الهجره والجهاد" للشهيد مطهري مع الاختصار والتصرف).

#### اصل واقعه اور اس کی اسنادی حیثیت:

اس واقعے کی اصل فقط اتن ہے کہ غزوہ خندق کے موقعے پر جب مشر کین خندق کی وجہ سے مسلمانوں کی طرف حملے کیلئے نہیں آسکتے تھے اس وقت چند مشر کین (جن میں عکر مہ بن ابی جہل اور عمر و بن عبد و د العامری اور دیگر کچھ مشر کین بھی تھے جنہوں) نے ایک جگہ سے خندق پار کر کے مسلمانوں سے مقابلہ کیا جس میں حضرت علی رضی اللہ عنہ نے عمر و بن عبد و د کو قتل کیا.

وثبت المشركون محاصرين رسول الله صلى الله عليه وسلم شهراً، ولم يكن بينهم قتال لأجل ما حال الله به من الخندق بينه وبينهم، إلا أن فوارس من قريش منهم عمرو بن عبد ود العامري وجماعة معه أقبلوا نحو الخندق، فلما وقفوا عليه قالوا: إن هذه لمكيدة ما كانت العرب تعرفها، ثم يمموا مكاناً ضيقاً من الخندق فاقتحموه وجازوه، وجالت بهم خيلهم في السبخة بين الخندق وسلع ودعوا للبراز، فانتدب لعمرو بن عبد ود علي بن أبي طالب رضي الله عنه فبارزه فقتله الله على يديه. (فصل: غزوة الخندق، الجزء:1، الصفحة: 163)

یہ واقعہ بھی سند کے لحاظ سے اگر چہ ضعیف ہے لیکن یہ ضعف اس قدر شدید نہیں جس کی وجہ سے یہ واقعہ نا قابل اعتبار قرار دیا جائے. البتہ اس واقعے پر شیعوں کی خرافات اور من گھڑت روایات کیلئے شیعوں کی کتب کا مطالعہ کیا جائے... نمونے کے طور پرایک آدھ روایت نقل کی جاتی ہے.

# حبوثی روایات:

# ا. پہلی جھوٹی روایت:

آپ علیہ السلام نے فرمایا کہ خندق کے دن علی کا عمرو سے مقابلہ میری امت کے قیامت تک کے اعمال سے افضل ہے.

۱- لمبارزة علی بن أبی طالب لعمرو بن عبد ودیوم الخندق أفضل من أعمال أمتي إلى يوم القيامة.

#### بدروایت سند کے لحاظ سے درست نہیں اس لئے کہ اس کاراوی حجمو ٹاہے .

أخرجه الحاكم في "المستدرك" (32/3) من طريق أحمد بن عيسى الخشاب بالتنيس" حدثنا عمرو بن أبي سلمة: حدثنا سفيان الثوري عن بهزبن حكيم، عن أبيه عن جده مرفوعا سكت عنه الحاكم.

وقال الذهبي في تلخيصه: قبح الله رافضيا افتراه.

قلت: وعلته الخشاب هذا فإنه كذاب، كما قال ابن طاهر وغيره، ولعله سرقه من كذاب مثله، فقد أخرجه الخطيب (19/13) من طريق إسحاق بن بشر القرشي عن بهز به، وإسحاق هذا هو الكاهلي الكوفي؛ وهو كذاب أيضا وقد سبقت له أحاديث موضوعة.

# ۲. دوسری جمونی روایت:

حضرت علی رضی اللہ عنہ جب عمر و کو قتل کرنے کے بعد حضور کی خدمت میں حاضر ہوئے تو آپ علیہ السلام نے دعا کی کہ اے اللہ! علی کوالیمی فضیلت عطافر ماجونہ کسی اگلے کو دی ہے نہ کسی پچھلے کو....الخ

- ٢- قتل عليُّ بنُ أبي طالبٍ عليه السَّلامُ عمرَو بنَ عبدِ وُدِّ ودخل على النَّبِيِّ صلَّى اللهُ عليه وسلَّم، فلمَّا رآه النَّبِيُّ صلَّى اللهُ عليه وسلَّم كبَّر، وكبَّر المسلمون فقال النَّبِيُ صلَّى اللهُ عليه وسلَّم: اللَّهمَّ أعْطِ عليَّ بنَ أبي طالبٍ فضيلةً لم تُعطِها أحدًا قبلَه ولا تعطِها أحدًا بعدَه، فهبط جبريلُ عليه السَّلامُ ومعه أُترُجَّةٌ من الجنَّةِ، فقال: إنَّ اللهَ عزَّوجلَّ يقرأُ عليك السَّلامَ ويقولُ لك: حيِّ هذه عليَّ بنَ أبي طالبٍ، فدفعها إليه، فانفلَقت في يدِه فَلْقتَيْن، فإذا فها حريرةٌ بيضاءُ مكتوبٌ فها سطرَيْن بصفراءَ: تحيَّةُ من الطَّالب إلى على بن أبي طالب.
  - الراوي: عبدالله بن عباس.
    - المحدث: ابن الجوزي.
  - المصدر: موضوعات ابن الجوزي.
    - الصفحة أو الرقم: 172/2.
  - خلاصة حكم المحدث: لا يشك في وضعه.

### روایات میں اس واقعے کی کچھ اصل:

حضرت علی رضی اللہ عنہ نے کسی کا فریر قابو پانے کے باوجو داسکو قتل نہ کیا، ایساایک واقعہ غزوہ احد کے موقعے پرپیش آیا کہ ابوسعید بن ابی طلحہ اور حضرت علی کے در میان مقابلہ ہوااور حضرت علی نے باوجو د قابو پالینے کے اس کو قتل نہیں کیا.

جب آپ سے اس کی وجہ پوچھی گئی تو آپ نے فرمایا کہ جب میں نے اس کو قابو کرلیا تواس نے اپناستر کھول دیا تو میں سمجھ گیا کہ اس کواللّہ تعالٰی نے مار ڈالا تو میں نے اس کوچھوڑ دیا.

الحافظ ابن كثير رحمه الله: قال ابن هشام: وحدثني مسلمة بن علقمة المازني، قال: لما اشتد القتال يوم أحد جلس رسول الله صلى الله عليه وسلم تحت راية الأنصار، وأرسل علي أن قدم الراية، فقدم علي وهو يقول: أنا أبوالقُصَم، فناداه أبوسعد بن أبي طلحة (وهو صاحب لواء المشركين): هل لك يا أبا القُصَم في البراز من حاجة؟ قال: نعم، فبرزا بين الصفين فاختلفا ضربتي، فضربه علي فصرعه، ثم انصرف ولم يجهز عليه. فقال له بعض أصحابه: أفلا أجهزت عليه؟ فقال: إنه استقبلني بعورته، فعطفتني عليه الرحم وعرفت أن الله قد قتله.

#### اس روایت میں شیعوں کی خیانت:

غزوہ احد میں جو واقعہ پیش آیا اسکو شیعوں نے جنگ صفین کے موقع پر حضرت علی کے دو مخالف صحابہ حضرت عمر و بن العاص اور بسر بن ارطاق پر منطبق کر دیا کہ ان دونوں نے بھی جان بچانے کیلئے اپناستر دکھایاتھا، حالانکہ یہ جھوٹ اور صحابہ کرام پر بہتان تراشی ہے، اور مشکل یہ ہے کہ بسر بن ارطاق والا واقعہ ہماری تاریخ میں بھی نقل کیا گیاہے.

على رضي الله عنه يوم صفين مع بسر بن أبي أرطأة لما حمل عليه ليقتله أبدى له عورته؛ فرجع عنه. (البداية والنهاية:22/4). وذكر هذه القصة غير واحد من المؤرخين.

کلا صحابہ کرام کے متعلق یہ بات شیعوں کی کارسانی ہے. روایات کی تحقیق کرنے والے حضرات کااس واقعے کے متعلق یہ کہناہے کہ مؤر خین نے طبر ی پر اعتماد کر کے نقل کیاہے.

أكثر الروايات الشيعية التى فى تاريخ الطبري ضعيفة جداً، ومنها ما يتناول ذكر هذا الرجل "بسر بن ارطاة" بالسوء، وابن كثير فى البداية والنهاية، وغيره ينقلون فى كثير من الأحيان عن الطبري دون تمحيص.

#### طری کی اپنی کتاب کے بارے میں وضاحت:

امام طبری نے اپنی تاریخ میں لکھاہے کہ میری کتاب میں اگر کوئی ایسی بات ماضی کے بارے میں ملے جو عجیب لگے یا صحیح نہ ہویا حقیقت سے کوئی تعلق نہ ہو تو قاری کو سمجھ لینا چاہیے کہ یہ ہماری طرف سے نہیں لکھا گیا بلکہ ما قبل کے لوگوں نے جو ہمیں بتایا ہم نے ویساہی لکھ دیا.

قال الإمام الطبريُّ:

{فَمَا يَكُنْ فِي كِتَابِي هَذَا مِنْ خَبَرٍ ذَكَرْنَاهُ عَنْ بَعْضِ الْمَاضِينَ، مِمَّا يَسْتَنْكِرُهُ قَارِئُهُ، أَوْ يَسْتَشْنِعُهُ سَامِعُهُ مِنْ أَجْلِ أَنَّهُ لَمْ يَعْرِفْ لَهُ وَجْهاً فِي الصِّحَّةِ وَلَا مَعْنَى فِي الْحَقِيقَةِ، فَسُلَمْ نَعْدُ سَامِعُهُ مِنْ أَجْلِ أَنَّهُ لَمْ يَعْرِفْ لَهُ وَجْهاً فِي الصِّحَّةِ وَلَا مَعْنَى فِي الْحَقِيقَةِ، فَلْيَعْلَمْ أَنَّهُ لَمْ يُؤْتَ ذَلِكَ مِنْ قِبَلِنَا، وَإِنَّمَا أُتِىَ مِنْ قَبَلِ بَعْضِ نَاقِلِيهِ إِلَيْنَا، وَإِنَّا إِنَّمَا أَدَيْنَا فَلِكَ عَلَى نَحْو مَا أُدِي إِلَيْنَا }.(9)

تاريخ الرسل والملوك للإمام محمد بن جرير الطبري ج1ص8، ط دار المعارف-القاهرة, ت: محمد أبو الفضل إبراهيم.

عمروبن العاص رضی الله عنه کے متعلق جوروایات مذکور ہیں ان میں دو جھوٹے راوی ہیں .

قصة كشف عمرو بن العاص عورته امام علي رضي الله عنهما قصة واهية.

جاءت بطريقين: احدهما عن نصر بن مزاحم الكوفي الرافضي، والطريق الآخر عن ابن الكلبي، وكالاهما كذابان كبيران.

#### خلاصہ کلام

تمام صحابه کرام رضی الله عنهم بهادری اور اخلاق کے اعلی درجے پر فائز ہیں ، نیز حضرت علی رضی الله عنه کی بهادری اور اخلاق کابلند معیار اس بات کامختاج نہیں که کسی من گھڑت واقعے ہے اس کو ثابت کیا جائے .

حضرت علی رضی اللہ عنہ کا کا فر کو تھو کئے کے بعد حجبوڑ دینا (شیعہ کی روایات کے علاوہ) حدیث کی کسی بھی مستند کتاب میں موجو د نہیں،لہذااس واقعے کی نسبت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے کی طرف کرنا درست نہیں.

والتداعلم بالصواب

کتبه:عبدالباقی اخونزاده ۵ فروری ۲۰۱۸

# تنبيهات سلسله نمبر108

# حضرت علی اور حضرت زبیر

سوال: مفتی صاحب بیرایک پوسٹ آئی ہے جس میں ایک روایت کا ذکر ہے کہ آپ علیہ السلام نے حضرت زبیر سے فرمایا کہ تم علی سے لڑوگے اور تم ظالم ہونگے. جنگ جمل کے موقعہ پر جب حضرت زبیر کو حضرت علی نے بیربات یاد کرائی تووہ میدان حچوڑ کر چلے گئے. اس روایت کی تصدیق مطلوب ہے؟

# الجواب باسمه تعالى

جواب سے قبل دوباتوں کو ذہن نشین کرناضر وری ہے.

# پہلی بات:

مشاجرات صحابہ کے متعلق جمہور امت کا یہی قول ہے کہ ان معاملات پر لب کشائی کے بجائے اللہ تعالی کے حوالے کرناچاہیے کہیں ایسانہ ہو کہ کوئی گستاخانہ جملہ سلب ایمان کا سبب بنے .

#### دوسری بات:

جنگ جمل کا پس منظر ہر گز جنگ کرنا نہیں تھا بلکہ امت مسلمہ میں پیداشدہ بے اتفاقی کو ختم کرکے صلح پیدا کرنا اور حضرت عثمان رضی اللّٰہ عنہ کے قاتلین کوسامنے لانا اور قصاص لینامقصود تھا.

جبیا کہ حضرت زبیر نے حضرت عائشہ صدیقہ کے رجوع کے فیطے پر فرمایا کہ آپ کے ذریعے امت میں صلح آئیگی.

ويدل على ذلك ما أخرجه أحمد في المسند والحاكم في المستدرك: أن عائشة رضي الله عنها لما بلغت مياه بني عامر ليلاً نبحت الكلاب، قالت: أي ماء هذا؟ قالوا: ماء الحوأب، قالت: ما أظنني إلا راجعة، إن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لنا: "كيف بإحداكن تنبح عليها كلاب الحوأب". فقال لها الزبير: ترجعين!! عسى الله عز وجل أن يصلح بك بين الناس.

قال الألباني: إسناده صحيح جداً، صححه خمسة من كبار أئمة الحديث هم: ابن حبان، والحاكم، والذهبي، وابن كثير، وابن حجر (سلسلة الأحاديث الصحيحة رقم 474).

اور جانبین اس جنگ سے ہر گزخوش نہ تھے جیسا کہ روایات میں آتا ہے کہ حضرت علی کو اس جنگ کا سخت افسوس تھا اور حضرت حسن سے کہا کہ کاش اس جنگ کے ہونے سے بیس سال قبل مرچکا ہوتا.

روى ابن أبي شيبة في مصنفه بسند صحيح عن الحسن بن علي قال: (لقد رأيته - يعني علياً - حين اشتد القتال يلوذ بي ويقول: يا حسن، لوددت أني مت قبل هذا بعشرين حجة أو سنة).

اور حضرت زبیر بھی جنگ کا میدان اور قافلہ جھوڑ کر کنارے پر چلے گئے تھے اور نیند کی حالت میں ان کو شہید کیا گیا اور جب حضرت علی کو خبر دی گئ تو فرمایا کہ زبیر کے قاتل کیلئے جہنم کی آگ ہے.

وقد ترك الزبير القتال ونزل وادياً فتبعه عمرو بن جرموز فقتله وهو نائم غيلة، وحين جاء الخبر إلى علي رضي الله عنه قال: بشر قاتل ابن صفية بالنار.

### سوال میں مذکور روایات کی اسنادی حیثیت

یہ روایات مختلف کتابوں میں میں مختلف اسنادوں سے منقول ہے.

### متدرك حاكم كي سند:

فرواه الحاكم (5575) من طريق مِنْجَاب بن الْحَارِثِ، ثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ الْأَجْلَحِ، حَدَّثِنِي أَبِي، عَنْ يَزِيدَ الْفَقِيرِ قَالَ مِنْجَابٌ: وَسَمِعْتُ فَضْلَ بْنَ فَضَالَةَ، يُحَدِّثُ بِهِ جَمِيعًا، عَنْ أَبِي حَرْبِ بْنِ أَبِي الْأَسْوَدِ الدِّيلِيِّ، قَالَ: " شَهِدْتُ عَلِيًّا وَالزُّبَيْرَ، لِمَّا رَجَعَ الزُّبَيْرُ عَلَى دَابَّتِهِ أَبِي حَرْبِ بْنِ أَبِي الْأَسْوَدِ الدِّيلِيِّ، قَالَ: " شَهِدْتُ عَلِيًّا وَالزُّبَيْرَ، لِمَّا رَجَعَ الزُّبيْرُ عَلَى دَابَّتِهِ يَشُقُ الصَّفُوفَ، فَعَرَضَ لَهُ ابْنُهُ عَبْدُ اللَّهِ ، فَقَالَ: مَا لَكَ؟ فَقَالَ: ذَكَرَ لِي عَلِيٌّ حَدِيثًا سَمُعْتُهُ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: (لَتُقَاتِلَنَّهُ وَأَنْتَ ظَالِمٌ لَهُ) فَلَا شَعْمِعْتُهُ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: (لَتُقَاتِلَنَّهُ وَأَنْتَ ظَالِمٌ لَهُ) فَلَا أَقَاتِلُه وَلَيْ الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: (لَتُقَاتِلَنَّهُ وَأَنْتَ ظَالِمٌ لَهُ) فَلَا أَقَاتِلُ جِئْتَ؟ إِنَّمَا جِئْتَ لِتُصْلِحَ بَيْنَ النَّاسِ وَيُصْلِحُ اللَّهُ هَذَا الْأَمْرَ بِكَ، فَالَ: قَالَ: قَالَ: قَالَ: قَالَ: قَالَ: فَالْمَا فَاكْتَقَ غُلَامَهُ جِرْجِسَ وَقِفْ خَتَى ثُصَلِحَ بَيْنَ النَّاسِ، فَذَهبَ عَلَى فَرَسِهِ ".

# پہلی سند میں احلح الکندی ہے جو کہ ضعیف راوی ہے .

ولمنجاب بن الحارث فيه إسنادان، وهما ضعيفان، ففي الأول منهما الأجلح الكندي والد عبد الله، وهو ضعيف، ضعفه أحمد، وابن معين، وأبو حاتم والنسائي، وغيرهم. انظر "التهذيب" (165/1-166).

تہیتی کی سند میں یزید الفقیر اپنے والد سے نقل کرتے ہیں اور وہ مجہول ہے .

وقد رواه البيه في "الدلائل" (414/6) من هذا الطريق عن يزيد الفقير عن أبيه، فزاد: عن أبيه، وأبوه مجهول لا يعرف، وهذه علة أخرى في هذا السند.

# ایک اور سند میں فضل بن فضالہ ہے جو مجہول ہے .

وفي الإسناد الثاني فضل بن فضالة، قال الشيخ الألباني في "الصحيحة" (158/6): "لم أجد له ترجمة".

حاکم کی ایک اور سند میں ابو قلابہ ہے جس کے بارے میں دار قطنی کہتے ہیں کہ بہت غلطیاں کرتا تھا.

ثم رواه الحاكم (5574) من طريق أبي قِلَابَةَ عَبْد الْمَلِكِ بْن مُحَمَّدِ الرَّقَاشِيّ،

وأبو قلابة ضعيف، قال الدارقطني: صدوق كثير الخطأ في الأسانيد والمتون، كان يحدث من حفظه فكثرت الأوهام في روايته.

" تهذيب التهذيب" (6 /372)

### ایک اور طریق میں محمد بن سلیمان مجہول ہے.

ورواه الحاكم (5573) من طريق مُحَمَّد بن سُلَيْمَانَ الْعَابِد، ثَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ أَبِي حَازِمٍ به.

وقال الذهبي في تلخيصه: " فيه نظر ".

وعلته محمد بن سليمان، فهو مجهول.

ابن ابی شیبہ نے روایت نقل کی تواس میں عبد السلام راوی مجہول بھی ہے اور اس کا ساع حضرت علی اور حضرت زبیر سے ثابت نہیں .

وقد رواه ابن أبي شيبة (282/15) حدثنا يعلى بن عبيد، عن إسماعيل بن أبي خالد، عن عبد السلام رجل من بني حية،.. فذكره .

وعبد السلام هذا مجهول أيضا، كما قال الذهبي في "الميزان" (619/2)، ولم يسمع من الزبير ولا من عليّ، كما قال البخاري: " لا يثبت سماعه منهما ".

"الضعفاء" للعقيلي (3 /65)

ابن ابی شیبہ نے روایت نقل کی اس کی سند میں شریک ابن عبد اللہ القاضی ہے جس کا حافظہ کمزور اور شیعہ تھا اور وہ اسود بن قیس سے اور اسود بن قیس ایک مجہول راوی سے نقل کر رہاہے۔

ورواه ابن أبي شيبة (7/ 545) من طريق شَرِيك، عَنِ الْأَسْوَدِ بْنِ قَيْسٍ، قَالَ: " حَدَّثَنِي مَنْ رَأَى الزُّيْرَ يَقْعَصُ الْخَيْلَ الخ

وهذا ضعيف أيضا ، شريك هو ابن عبد الله القاضي ، ضعيف سيء الحديث ، وفيه تشيع معروف . انظر"الميزان" (270/2-272)

ثم هو يرويه عن الأسود بن قيس عن رجل مجهول

اس روایت کے تمام اسانید بہت کمزور ہیں جس کی وجہ سے امام عقیلی نے فرمایا کہ بیہ متن کسی بھی ایسی سندسے منقول نہیں جس کو ثابت کہا جاسکے۔

وقد قال العقيلي: " لَا يُرْوَى هَذَا الْمُثْنُ مِنْ وَجْهٍ يَثْبُتُ " النتهى من "الضعفاء" (3 /65).

# خلاصه كلام

مشاجرات صحابہ تاریخ کاوہ حصہ ہے کہ جس کا انکار ممکن نہیں لیکن اس معاملے میں افراط اور تفریخ سے بچنا بہت ضروری ہے اور بلا تحقیق کوئ الیں بات کرنا نہ صرف دشمنان صحابہ کے پروپیگنڈے کو بھیلانا ہے بلکہ ناموس صحابہ پر انگلی اٹھانے کے متر ادف ہے لہذا اس سے اجتناب لازم ہے اور سوال میں مذکور واقعہ اس قدر ضعیف ہے کہ اس کو بطور دلیل پیش کرنا درست نہیں۔

فقط وللداعلم بالصواب

كتبه عبدالباقی اخونزاده 4 ايريل 2018 كراچی

# تنبيهات سلسله نمبر 109

# اہل بیت کی محبت پرشہادت کی موت

سوال: ایک روایت سن ہے کہ جو شخص اہل بیت سے محبت کرے گااس کو شہادت والی موت حاصل ہو گی. اس روایت کی شخقیق مطلوب ہے.

# الجواب باسمه تعالى

یہ روایت مختلف تفاسیر میں اس آیت: {قل لا اسئلکم علیه أجرا إلا المودة فی القربی} کے ذیل میں مختلف مفسرین نے ذکر کی ہے، جیسے امام قرطبی نے مخضر ااور امام زمخشری نے تفصیلا اس روایت کو نقل کیا ہے اور دیگر تمام مفسرین نے اس روایت کو زمخشری سے نقل کیا ہے.

#### روایت کاتر جمه:

جو شخص حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے اہل بیت کی محبت کے ساتھ اس دنیا سے رخصت ہوگا وہ شہادت کا درجہ پائے گا اور اسکی مغفرت ہوجائے گی اور وہ تو بہ کرنے والوں اور کامل ایمان والوں میں شار ہو گا اور موت کے فرشتے اور منکر نکیر اسکو جنت کی خوشخبری دینگے اور وہ خوشخبری دینگے اور اسکو دلہن کی طرح جنت کی طرف لے جایا جائے گا اور رحمت کے فرشتے اسکی قبر کی زیارت کرینگے اور وہ اہل سنت والجماعت میں شار ہوگا، اور جو شخص حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے اہل بیت کے بغض کے ساتھ اس دنیا سے رخصت ہوگا وہ ہوگا وہ وہ کفر کی حالت ہوگا وہ جو شنبو بھی نہ سونگھ سکے گا کہ اسکی بیشانی پر "اللہ کی رحمت سے مایوس" کھا ہوا ہوگا اور وہ کفر کی حالت میں مرے گا اور جنت کی خوشبو بھی نہ سونگھ سکے گا.

ألا ومن مات على حب آل محمد، مات شهيداً، ألا ومن مات على حب آل محمد، مات مغفورا له، ألا ومن مات على حب آل محمد، مات تائبا، ألا ومن مات على حب آل محمد، مات مؤمنا مستكمل الإيمان، ألا ومن مات على حب آل محمد، بشره ملك الموت بالجنة، ثم منكر ونكير، ألا ومن مات على حب آل محمد، يزف إلى الجنة كما تزف العروس إلى بيت زوجها، ألا ومن مات على حب آل محمد، جعل الله زوار قبره ملائكة الرحمة، ألا ومن مات على حب آل محمد، مات على السنة والجماعة، ألا ومن مات على السنة والجماعة، ألا ومن

مات على بغض آل محمد جاء يوم القيامة مكتوب بين عينيه (آيس من رحمة الله) ألا ومن مات على بغض آل محمد، لم يشم رائحة الجنة".

[ينابيع المودة (21/1، 18/2 و88)

الصواعق المحرقة، (ص: 232) فرائد السمطين].

#### اس روایت کی اسنادی حیثیت:

علامہ البانی نے السلسة الضعیفة والموضوعة میں اس روایت پر تفصیلی بات کی ہے کہ بیہ روایت من گھڑت روایات میں سے ہے. امام زمخشری نے اپنی تفسیر میں اس روایت کو نقل کیا ہے اور ان کے بعد تمام سنی اور شیعہ راوی اس روایت کو زمخشری کے حوالے سے نقل کرتے ہیں.

قال الألباني في "السلسلة الضعيفة والموضوعة" (579/10): باطل موضوع. أورده الزمخشري في تفسير آية المودة هكذا بتمامه.

امام زمخشری نے به روایت اپنی تفسیر میں مرسلا نقل کی ہے.

وأرسلها الزمخشري في تفسير الآية من "كشافه" إرسال المسلمات.

# علائے امت کی نظر میں امام زمخشری اور ان کی تفسیر:

ز مخشری خوارزم کی ایک بستی میں پیدا ہوئے، ان کانام محمود تھا، 538ھ میں انتقال ہوا. یہ معتزلہ کے بڑے داعیوں میں سے تھے.

# 🖈 معتزلہ وہ لوگ ہیں جو خلق قرآن کے قائل اور قیامت کے دن رؤیت باری تعالی کے منکر ہیں.

الزمخشري صاحب تفسير "الكشّاف" نسبة إلى "زَمَخْشَر" وهي قرية كبيرة من قرى "خوارزم"، واسمه محمود، وكنيته أبوالقاسم، توفي عام 538ه، وهو من دعاة الاعتزال الكبار، والمعتزلة فرقة مبتدعة من أبرز عقائدها: القول بخلق القرآن، وبنفي رؤية الله تعالى يوم القيامة، والقول بتعطيل الصفات، والقول بتخليد مرتكب الكبيرة في النار في الآخرة إذا لقي الله تعالى ولم يتب منها أو لم يقم عليه الحد في الدنيا، وغير ذلك

امام ذہبی فرماتے ہیں کہ زمخشری بڑے عالم اور معتزلہ کے بڑے ہیں اور اپنے مذہب کے داعی تھے...(اللہ تعالی ان کی مغفرت فرمائے).

قال الذهبي رحمه الله: "الزمخشري، العلامة، كبير المعتزلة، أبوالقاسم محمود بن عمر بن محمد الزمخشري الخوارزمي النحوي، صاحب "الكشاف" و"المفصل" (في النحو). وكان داعية إلى الاعتزال، الله يسامحه. ["سير أعلام النبلاء" (151/20، 156)].

# تفسير كشاف للزمخشرى:

ا. علامہ ابن تیمیہ فرماتے ہیں کہ ان کی تفسیر بدعات سے بھری ہو ئی ہے اور معتز لہ کے طریقہ کار کے مطابق اس میں مختلف صفات باری تعالی کاانکار ہو تاہے۔ اسی طرح اس کتاب میں موضوع روایات بھی بکثرت موجو دہیں .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: وأما "الزمخشري" فتفسيره محشو بالبدعة وعلى طريقة المعتزلة من إنكار الصفات والرؤية والقول بخلق القرآن، وأنكر أن الله مريد للكائنات وخالق لأفعال العباد، وغير ذلك من أصول المعتزلة... وهذه الأصول حشا بها كتابه بعبارة لا يهتدي أكثر الناس إليها ولا لمقاصده فيها، مع ما فيه من الأحاديث الموضوعة، ومن قلة النقل عن الصحابة والتابعين. ["مجموع الفتاوى" (387، 386)].

۲. امام ذہبی فرماتے ہیں کہ زمخشری اگرچہ نیک آدمی تھے لیکن معتزلہ کے داعیوں میں سے تھے، لہذاان کی کتاب "کشاف" سے دور رہنے کی ضرورت ہے .

وقال الذهبي رحمه الله في ترجمة الزمخشري: صالح، لكنه داعية إلى الاعتزال (أجارنا الله) فكن حذراً من "كشًافه". ["ميزان الاعتدال" (78/4)].

۳. زمخشری کی تفسیر کشاف ان تفاسیر میں سے ہے جن میں صحیح، ضعیف، موضوع ہر طرح کی روایات موجود ہیں، اسی وجہ سے امام زیلعی اور ان کے بعد ابن حجر رحمہ اللہ نے ان کی تفسیر کی روایات کی تحقیق کی ہے اور اس (سوال میں مذکور) روایت پر موضوع ہونے کا حکم لگایا ہے.

ولذلك وضع عليه الحافظ الزيلعي تخريجاً لأحاديثه، ثم لخصه الحافظ ابن حجر؛ وهو المسمى ب"الكافي الشاف في تخريج أحاديث الكشاف"، وقد حكم فيه على هذا

الحديث بالوضع، فأصاب، قال (354/145/4): رواه الثعلبي: أخبرنا عبدالله بن محمد بن علي البلخي: حدثنا يعقوب ابن يوسف بن إسحاق: حدثنا محمد بن أسلم: حدثنا يعلى بن عبيد عن إسماعيل بن قيس عن جربر بطوله.....

وآثار الوضع عليه لائحة.

ومحمد ومن فوقه أثبات.

والآفة فيه ما بين الثعلبي ومحمد.

# خلاصہ کلام

یہ روایت اگرچہ تفاسیر میں نقل کی گئی ہے لیکن جیسا کہ (مذکورہ بالا تفصیل سے) معلوم ہو چکا کہ جن کتابوں میں یہ روایت مذکورہے ان کتابوں کی محدثین کی نظر میں کوئی خاص اہمیت نہیں اور نہ ہی اس روایت کی کوئی متصل صحیح سند منقول ہے، لہذا اس روایت کو آپ علیہ السلام کی ذات کی طرف منسوب کرناہر گز درست نہیں ہے.

والتداعلم بالصواب

کتبه:عبدالباقی اخونزاده ۱۵ پریل ۲۰۱۸

# تنبيهات سلسله نمبر 121

# اہل بیت کی خبر گیری کا اجر

سوال: ایک روایت سن ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ چار آدمیوں کی قیامت کے دن میں شفاعت کرو نگا: میری اولا دکی عزت کرنے والا، ان کی ضرور توں کو پورا کرنے والا، ان کے معاملات میں کوشش کرنے والا اور دل اور زبان سے ان سے محبت کرنے والا... کیا بیر روایت درست ہے؟

# الجواب باسمه تعالى

مذکورہ روایت شیعوں کی کتابوں میں بہت شدومد اور سند کے ساتھ نقل کی گئی ہے، جیسے شیخ طوسی نے اس روایت کو اپنی سند سے نقل کیاہے:

الشيخ الطوسي، عن أبي محمد الفحام، قال: حدثني عمي عمر بن يحيى الفحام، قال: حدثنا حدثني عبدالله بن أحمد بن عامر، قال: حدثنا أبي أحمد بن عامر الطائي، قال: حدثنا علي بن موسى الرضا، عن آبائه، عن أمير المؤمنين عليه السلام قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: أربعة أنا لهم شفيع يوم القيامة: المحب لأهل بيتي، والموالي لهم والمعادي فيهم، والقاضي لهم حوائجهم، والساعي لهم فيما ينوبهم من أمورهم. (حديث مرفوع): "أَرْبَعَةٌ أَنَا لَهُمْ شَفِيعٌ يَوْمَ الْقِيَامَةِ: الْمُكْرِمُ لِذُرِّيَّتِي، وَالْقَاضِي لَهُمْ حَوَائِجهُمْ، وَالسَّاعِي لَهُمْ بِقَلْبِهِ وَلِسَانِهِ". حَوَائِجَهُمْ، وَالسَّاعِي لَهُمْ فِي أُمُورِهِمْ وَمَا اضْطَرُّوا إِلَيْهِ، وَالْمُحِبُّ لَهُمْ بِقَلْبِهِ وَلِسَانِهِ". (رقم الحديث: 979)

#### اس روایت کی اسنادی حیثیت:

جیسا کہ عرض کیا گیاہے کہ بیر روایت شیعوں کی کتابوں میں نقل کی گئ ہے. البتہ ہمارے محدثین کرام نے اس کی جوسند نقل کی ہے اس میں ایک راوی واود بن سلیمان الجرجانی ہے.

داود بن سليمان الجرجاني:

اس راوی کے بارے میں محدثین کے اقوال:

ا. ابن ابی حاتم کہتے ہیں کہ میرے والدنے اس راوی کو مجہول قرار دیاہے.

قال فيه ابن أبي حاتم: داود بن سليمان الجرجاني. سمعت أبي يقول: هو مجهول.

# ۲. امام ذہبی فرماتے ہیں کہ بیرراوی حجموٹاہے اور یجی بن معین نے اس کو حجموٹا قرار دیاہے.

وقال الذهبي: داود بن سليمان الجرجاني الغازي عن علي بن موسى الرضا وغيره، كذبه يحيى بن معين، ولم يعرفه أبوحاتم، وبكل حال فهو شيخ كذاب، له نسخة موضوعة على الرضا.

رواها علي بن محمد بن جهرويه القزويني الصدوق عنه قال: حَدَّثَنَا علي بن موسى، أخبرنا أبي، عَن أبيه، عن جَدِّه، عَن عَلِيّ بن الحسين، عَن أبيه، عَن عَلِيّ رضي الله عنه وبه: أربعة أنا أشفع لهم يوم القيامة؛ ولو أتوني بذنوب أهل الأرض: الضارب بسيفه أمام ذريتي، والقاضي لهم حوائجهم، والساعي لهم في حوائجهم عندما اضطروا إليه، والمحب لهم بقلبه ولسانه. (لسان الميزان).

# امام شو کانی نے اس روایت کو نقل کرنے کے بعد فرمایا کہ بیر روایت من گھڑت ہے.

وقال الشوكاني عن الحديث: إنه موضوع، وقد أورده بلفظ: "أربعة أنا شفيع لهم يوم القيامة: المكرم لذريتي، والقاضي لهم حوائجهم، والساعي لهم في أمورهم مما اضطروا إليه، والمحب لهم بقلبه ولسانه".

#### خلاصہ کلام

رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے اہل بیت کی شان میں اس قدر صحیح روایات موجود ہیں کہ کسی من گھڑت روایات کو نقل کرنے کی چندال ضرورت نہیں.

امت کے ذمے اہل بیت کی خدمت اور کفالت حق رسول صلی اللّہ علیہ وسلم کی وجہ سے واجب ہے لیکن اس طرح کی بے بنیاد روایات کو بیان کرنے سے اجتناب کرناچاہیئے.

والتداعكم بالصواب

كتبه:عبدالباقي اخونزاده

١٨رمضان المبارك ١٣٣٩

٣ جون٢٠١٨